
Revista Synergia, 2025, vol. 2, núm. 1, pp. 74-84 

DOI: https://doi.org/10.32870/synergia.v1i2.20  

 

El Amor en Contextos Interculturales: Encuentro y tensiones 

entre distintas formas de amar 

Love in Intercultural Contexts: Encounters and tensions between 

different ways of loving 

Miroslava Juárez Ortega 1 

 

Para citar este artículo:  

Ortega, M. J. (2025). El Amor en Contextos Interculturales: Encuentros y tensiones entre distintas 

formas de amar. Synergia: Revista Multidisciplinaria en Desarrollo Humano, Educación e 

Interculturalidad, 1(2). 74-84. https://doi.org/10.32870/synergia.v1i2.20  

 

 

RESUMEN 

El presente ensayo tiene como objetivo principal analizar y cuestionar la concepción del amor romántico 

entendiéndolo como una construcción sociocultural occidental, hegemónica e intrínsecamente vinculada a los 

sistemas de producción capitalista y de ordenamiento patriarcal. Se argumenta que este paradigma, expandido 

globalmente a través de la colonización y el mercado, impone un modelo único de relaciones (heterosexuales, 

monógamas y desiguales) que funciona como un mecanismo de control social y consumo emocional. A través 

de una metodología de contraste teórico, se contrapone esta visión eurocéntrica con las epistemologías de los 

pueblos originarios. Se destaca que, en cosmovisiones ancestrales como la mapuche, no existe un equivalente 

semántico al "amor romántico" de posesión, sino conceptos ligados a la integralidad, el respeto y el 

                                            
1 Licenciada en Trabajo Social por la Universidad de Guadalajara y estudiante de la maestría en Desarrollo 

Humano, Educación e Interculturalidad.  

Correo electrónico: miros1999jo@gmail.com   https://orcid.org/0009-0003-2035-8122  

 

Autor de correspondencia: miros1999jo@gmail.com  

Revista Multidisciplinaria en Desarrollo 

Humano, Educación e Interculturalidad 

https://doi.org/10.32870/synergia.v1i2.20
https://doi.org/10.32870/synergia.v1i2.20
mailto:miros1999jo@gmail.com
https://orcid.org/0009-0003-2035-8122
mailto:miros1999jo@gmail.com


 75 
 

compromiso comunitario (Piuqueyeeyu). Estas perspectivas se fundamentan en el "Buen Vivir" (Sumak 

Kawsay), promoviendo la reciprocidad y una conexión espiritual con la naturaleza (Pachamama). Se concluye 

que es imperativo transitar hacia una "afectividad intercultural" que deconstruya la mercantilización de los 

vínculos para recuperar el sentido de complementariedad y equilibrio, proponiendo nuevas formas de 

"sentipensar" el amor que trasciendan la propiedad privada de los cuerpos y las emociones. 

Palabras Clave: Interculturalidad, Pueblos Indígenas, Capitalismo, Cosmovisión, Amor 

 

ABSTRACT 

The main objective of this essay is to analyze and question the concept of romantic love, understanding it as a 

Western, hegemonic sociocultural construct intrinsically linked to capitalist production systems and patriarchal 

ordering. It is argued that this paradigm, expanded globally through colonization and the market, imposes a 

single model of relationships (heterosexual, monogamous, and unequal) that functions as a mechanism of social 

control and emotional consumption. Through a theoretical contrast methodology, this Eurocentric view is 

juxtaposed with the epistemologies of Indigenous peoples. It highlights that in ancestral worldviews, such as 

the Mapuche, there is no semantic equivalent to the "romantic love" of possession, but rather concepts linked 

to wholeness, respect, and community commitment (Piuqueyeeyu). These perspectives are grounded in "Buen 

Vivir" (Sumak Kawsay), promoting reciprocity and a spiritual connection with nature (Pachamama). It is 

concluded that it is imperative to move towards an "intercultural affectivity" that deconstructs the 

commodification of bonds to recover the sense of complementarity and balance, proposing new ways of 

"feeling-thinking" love that transcend the private ownership of bodies and emotions. 

Key Words: Interculturality, Indigenous Peoples, Capitalism, Worldview, Love.



Synergia, 2025, vol. 2, núm. 1, pp. 74-84 

 

| Miroslava Juárez Ortega     76 

Introducción 

El amor romántico en parejas, ¿se vive como un fenómeno de la posmodernidad en un 

contexto patriarcal capitalista?, ¿responde exclusivamente a un pensamiento y conocimiento 

occidental? o ¿será que otras epistemologías lo viven —o no— de otra manera? Estas son 

algunas de las interrogantes críticas que surgen al pensar esta problemática en términos de 

interculturalidad. Resulta urgente cuestionarnos las diversas maneras en que el amor se 

experimenta desde otras creencias, percepciones y sentires, específicamente desde las 

cosmovisiones de pueblos originarios, desafiando la forma en que comúnmente lo 

aprendemos a través de la hegemonía eurocéntrica. 

Estas ideas son el eje rector en el presente trabajo, conocer cómo se perciben las 

relaciones de amor desde la tradición europea, contrastarlo con otras epistemes originarias y 

evidenciar el paradigma de amor romántico como una construcción sociocultural occidental. 

Esta reflexión surge desde la exploración de datos sobre las características en relaciones de 

pareja que se rigen por una ideología de amor romántico, la cual se han expandido de manera 

homogénea por todo el mundo debido a la globalización y apoyada de la industria 

norteamericana con prototipos de relaciones hollywoodienses. Y, por otro lado, las que no se 

guían por estos ideales, como las relaciones que se viven en comunidades ancestrales. 

Evidenciando que el conocimiento impuesto desde el occidente reprime y se posiciona como 

único, invisibilizando las múltiples formas en las que se puede amar, contrastantes a las que 

esta hegemonía incentiva como una figura sistemática, política y de control. 

Por esta razón, en el presente texto se desarrolla la relevancia que se tiene de explorar 

las particularidades de las relaciones de pareja en contextos diferentes y cómo se ha 

centralizado el concepto de amor romántico globalmente, dejando de lado la forma en que se 

sentipiensa el amor en grupos minoritarios como los ancestrales. Desde esta mirada, se 

plantea que la espíteme europea como ha sido desde sus inicios, hegemoniza he impone este 

paradigma de amor como un mecanismo de continuo control en las sociedades. Contrario al 

de la cosmovisión que se tiene en distintos pueblos originarios, que rompen con esta 

estructurante manera de creer el amor, experimentándolo desde una conciencia hacia el 

mundo. 



Synergia, 2025, vol. 2, núm. 1, pp. 74-84 

 

 

El amor en contextos interculturales   77 

Es el amor romántico el que permea a las sociedades actuales, que se caracterizan por 

regirse en un sistema económico y social, mejor conocido como capitalista y donde coexiste 

además el dominio de un sistema patriarcal. Estos sistemas además de encasillar y oprimir a 

mujeres y hombres en el aspecto amoroso por la distribución de roles de género, marginan a 

las sociedades originarias, pues no se les reconoce cómo generadores de conocimiento, 

ignorando sus creencias y percepciones sobre el amor. De esto se desprende el interés de 

conocer y contrastar estas formas de relación en el amor desde escenarios sociales distintos, 

abriendo a la posibilidad de relacionarnos de una nueva manera. 

Desarrollo 

En este trabajo, entendemos al amor romántico, de acuerdo a Herrera (2013) y Lagarde 

(2001), como una creación cultural, que inicialmente parte de occidente donde las historias 

de mujeres y hombres se enmarcan en relaciones románticas heterosexuales y no de otras 

diversidades. Esta forma o paradigma de amor cumple un fin específico, ser un sedante social, 

donde las personas aprendemos a crear relaciones interpersonales con mecanismos 

específicos como prejuicios, creencias, tabúes, prohibiciones o costumbres de acuerdo a la 

sociedad que pertenecemos, pero siempre apegados a los propósitos de control del sistema 

capitalista (patriarcal).  

Contraria es la percepción que existe desde las prácticas ancestrales. Huaquimil 

(2019) refiere que no existe una traducción literal del concepto "amor romántico" en el 

mapuzungun. Desde sus orígenes mapuches, la relación con el otro se concibe bajo ideas de 

integralidad, elección mutua, respeto y compromiso comunitario: "Piuqueyeeyu" ("te llevo 

en el corazón" o "mi corazón te siente"), alejándose de la noción de propiedad privada del 

otro.  

El amor romántico como construcción sociocultural occidental 

Partiendo de la noción del amor romántico como una construcción sociocultural occidental 

expansiva, Dussel (2021) a través de una de sus conferencias señala cómo la modernización 

se caracteriza por ser destructiva, pues tomó ventaja del conocimiento de sociedades 

originarias, dominándolas y despojándolas de la mayor parte de sus saberes populares, para 

después rechazar lo que no creían funcional. Esto provocó que Europa se centralizará como 



Synergia, 2025, vol. 2, núm. 1, pp. 74-84 

 

| Miroslava Juárez Ortega     78 

conocimiento absoluto en el mundo, ejemplo de ello son los procesos de educación 

tradicional, donde el esquema de enseñanza de las edades en la historia de tiempo es básico; 

edad antigua, edad media y edad moderna.  

El amor es una de las características esenciales en las personas, pues este tiene la 

capacidad de experimentarse como una condición humana y una constante universal. Desde 

esta perspectiva y aterrizándolo al tema central de las formas de relacionarse en pareja, esto 

puede de igual manera observarse cómo un molde que encasilla el cómo debe de ser el amor, 

desde esta lógica, ideología o paradigma del amor romántico. Es en este siglo en el que ha 

habido una expansión mundial de este fenómeno a través de la globalización, esta utopía se 

ha albergado en las personas a quien se les vende y promete la idea de alcanzar la felicidad 

hasta encontrar pareja, su “media naranja” (Herrera, 2013).  

 Este fenómeno se logra ver y sentirse desde una cercana posición, donde en los 

distintos grupos sociales en que las personas se interrelacionan retoman estos temas de 

conversación en algún momento de sus vidas. Herrera (2013) expone que, aunque este suceso 

es directivo a la población en general, es también percibido y vivido de distinta manera para 

hombres y mujeres, pues recordemos y tengamos en cuenta que el amor romántico implanta 

la figura de la pareja ideal como aquella que se compone de un hombre y una mujer, formando 

una relación heterosexual normativa. En el caso de las mujeres esta idea es más un proyecto 

de vida por el cual trabajar y dedicar su energía para lograrlo, encontrar el príncipe azul en 

tiempos contemporáneos y en el pasado la llegada del mesías (Jesús) un hombre bueno y 

apuesto, que nos eligiera. Y en el caso de los hombres, elegir a sus princesas virginales para 

casarse, convirtiéndose esta práctica en un círculo vicioso de las sociedades actuales. 

 

Amor romántico: figura sistemática, política y hegemónica  

Como ya se ha mencionado, el amor es un fenómeno que sucede mundialmente, pero 

específicamente el amor romántico se construye desde el occidente como un soporte del 

sistema patriarcal, que a su vez funciona y precede al capitalismo. Este fenómeno visto desde 

esa dimensión económica y política, se desenvuelve como mecanismo en las sociedades para 



Synergia, 2025, vol. 2, núm. 1, pp. 74-84 

 

 

El amor en contextos interculturales   79 

poder perpetuar el sistema, manteniendo relaciones de poder, opresión, desigualdad y control 

en la sociedad actual.  

Quijano (2019) habla del capitalismo como un sistema estructurante de control del 

trabajo y con él se asientan o más bien se imponen muchas prácticas en la vida colectiva de 

las personas, en el caso específico de los pueblos originarios y afrodescendientes se observa 

con la esclavitud, la inserción de servidumbre, las producciones mercantiles y el salario. 

Además, realiza una puntual señalización en el concepto de “raza” traído de la modernidad 

hacia América, donde el conquistador se posiciona con superioridad del conquistado. Esta 

categoría mental hace que cuando las personas se interrelacionan entre sí, se formen nexos 

de poder, caracterizados por roles sociales y jerarquías, imponiendo una división sistemática 

entre individuos. De aquí que se desprendan muchos efectos que podemos observar en este 

prototipo de relaciones de pareja que marca el occidente, que están permeadas de rasgos del 

pasado, pero que son fáciles de distinguir en la praxis de roles de género.  

En el contexto amoroso, esta figura sistemática se aprecia en la imposición de lo que 

es correcto y no en las relaciones de pareja. Donde estas sean normativas y/o igual a 

heterosexuales, donde la mujer y el hombre tienen tareas específicas por hacer, donde haya 

una institucionalidad como es el matrimonio, donde se practique y se rijan por los 

mandamientos de dios, donde se juren fidelidad y exclusividad, donde siempre haya 

perdurabilidad y, sobre todo donde exista la omnipotencia de que “el amor todo lo puede”. 

Estas son algunas ideas relevantes de las muchas que existen respecto a las relaciones de 

pareja, desde una epistemología occidental (Morales, 2017). 

En la sociedad actual, esta lógica capitalista ha evolucionado hacia lo que Illouz 

(2007) denomina "capitalismo emocional", donde las relaciones se convierten en mercancías. 

Esto es evidente en rituales de consumo masivo como el 14 de febrero, una fecha donde el 

afecto se mide por la capacidad adquisitiva, validando el amor a través del regalo y la 

demostración pública, convirtiendo el sentimiento en un fetiche de mercado. 

Asimismo, la posmodernidad ha traído consigo nuevas dinámicas de relación 

mediadas por la tecnología. Bauman (2005) describe esto como "amor líquido", caracterizado 

por la fragilidad de los vínculos. Las aplicaciones de citas (Tinder, Bumble, etc.) son el 

ejemplo paradigmático de la mercantilización del deseo en la era digital: los sujetos se 



Synergia, 2025, vol. 2, núm. 1, pp. 74-84 

 

| Miroslava Juárez Ortega     80 

transforman en objetos de consumo en un catálogo infinito, donde se "desliza" (se desecha o 

se aprueba) con base en la imagen, promoviendo la inmediatez y lo desechable sobre la 

construcción profunda del vínculo. Esta lógica de "usar y tirar" es el reflejo último de un 

sistema que prioriza la satisfacción individual momentánea sobre el compromiso colectivo o 

de pareja. 

En este mismo orden de ideas, se puede entender a esta utopía social del amor como 

mágica, el sueño de hadas que la industria de Disney nos invita o más bien, nos persuade a 

añorar en nuestras vidas. Pero es justo desde este posicionamiento que Herrera nos hace 

reflexionar y ver a esta ideología desde un plano distinto al objetivo que tiene, para ella: “la 

ideología hegemónica que subyace a esta utopía emocional es de carácter patriarcal, y en ella 

la moral cristiana ha jugado un papel fundamental, porque nos ha conducido por la vía del 

modelo heterosexual y monogámico con una orientación reproductiva” (2013, p.12).  

Esto refleja y deja ver de manera explícita las consecuencias que genera la forma de 

aprender y desarrollar el amor desde una postura occidental romántica, pues potencializa 

prácticas dañinas, controladoras e incluso violentas dentro de las relaciones de pareja. Este 

tipo de amor romántico asfixia la igualdad, la comunicación, el respeto, la solidaridad, la 

honestidad, la empatía, la responsabilidad, la voluntad, la compasión, la gratitud, el perdón y 

el amor en esencia de vínculos en relaciones de pareja, llevándonos a un retroceso como 

sociedad y cumpliendo con los propósitos de división entre seres por el capitalismo.  

 

Amor desde la ancestralidad  

Es ilógico que pueda creerse que no existen más formas de relacionarse en pareja, que 

las que actualmente marca el sistema capitalista, cuando existen millones de personas con 

diversas creencias y formas de ver la vida. Por ello la trascendencia que tiene el ser consciente 

de la interculturalidad en la vida diaria, pues este posible y paulatino ordenamiento social 

traería consigo una transformación política y sistemática, donde se deje atrás la 

discriminación, racialización, desigualdad e inferiorización de las personas y se reconozcan 

los saberes ancestrales como conocimiento (Walsh, 2008). 



Synergia, 2025, vol. 2, núm. 1, pp. 74-84 

 

 

El amor en contextos interculturales   81 

Ya que hemos explorado y expuesto lo que el amor romántico daña a las sociedades 

actuales, es relevante conocer si existen otras maneras de amar en lo que respecta a las 

relaciones de pareja desde otras cosmovisiones, como la de los pueblos ancestrales, qué las 

caracterizan y cómo se da la relación con el otro. Estos son algunos de los aspectos a retomar 

de las filosofías originarias y poder complementar nuestro conocimiento al integrarlas a 

nuestro cerebro. Se trata de poder deconstruir lo que sistemáticamente aprendemos e 

interiorizamos, es una invitación a poder poner en constante practica el ser conscientes de lo 

que sabemos, la historia que tiene y por qué tendría que seguir perpetuándose, si es dañino 

para nosotros. 

Bertellotti (2010) menciona que los pueblos originarios y sus cosmovisiones son un 

referente para entender al mundo como “otro”, pues hay una percepción, sentir y proyección 

distinta a la que incentiva el capitalismo y la globalización. El amor es clave importante para 

adentrarnos en la comprensión del mundo de los pueblos ancestrales, cómo estos lo 

experimentan y practican, muy contrario a lo que se enmarca en la hegemonía planetaria. 

Este se ha manifestado en diversas culturas y pueblos del mundo a lo largo de los años, lo 

que quiere decir que el amor se construye como una experiencia humana universal. 

Es la Ley de la Armonía y cuatro principios de los pueblos ancestrales que rigen toda 

esta cosmovisión y de la que nos apoyaremos para poder comprender el amor de manera muy 

distinta a la que acostumbramos, estos practican el Buen Vivir, que quiere decir, mantenerse 

estando plenos y en magnificencia. Esto significa que ellos experimentan la vida entre un 

equilibrio de lo espiritual y lo material, desde lo interno como hacia el exterior de sus 

comunidades. Este Buen Vivir/Vivir Bien, apuesta a por un mundo nuevo en el que sea una 

constante la reprocidad, circularidad, la complementariedad y recuperación de lo sagrado. 

Aquí se vuelva a tomar la espiritualidad práctica de vida, no la religiosa y se avance en la 

articulación de los saberes ancestrales de las comunidades originarias con el conocimiento 

del occidente y lograr el restablecimiento en la sostenibilidad de los humanos (Zúñiga, 2011).   

 De esta manera podemos pensar, ver y poner en práctica el amor de otras 

maneras, desde el saber y testimonio ancestral: 

 



Synergia, 2025, vol. 2, núm. 1, pp. 74-84 

 

| Miroslava Juárez Ortega     82 

Rubén Abrego Santos de la comunidad indígena Ngäbe, Panamá. 

“Hoy día los sentimientos de amor ya no se expresan de corazón, como lo hacían 

nuestros antepasados, es decir era un amor verdadero que no se veía pero se sentía, 

hoy día el amor se ha materializado o comercializado, se ve pero no se siente; nuestro 

amor debe expresarse y sentirse tal cual como se hace hacia nuestra madre tierra, el 

amor de la madre tierra hacia nosotros es inmenso e infinito y debe ser reciproco, 

debemos aprender de ella, por eso, debemos decirle siempre a nuestra pareja 

sentimental, familia y amistades, te quiero y te amo mucho”. En Ngäbe se dice te 

quiero” Tï tä mäy” y te amo” mä tärë tïkwë”.  

“Mätäre Nwäne, nï ñägare nïkën jä brüKüö bïën mëtre jä mügöe ni rün crüere kënä 

nwäne, nï jä tärare bäkön kënä; mätäre nwäne nï nïkën jä brüKüö bïën nwëñäbätö ye 

ñä mëtre ö bäkön; döbö crï nï jüre në nün tärere krübätë ye köre nï dëba jä tärere nï 

jä mügöbe. Döbö crï nün jüre ye nïkën nün tärere crï ye bäto nün döbö crï nï jüre ye 

tärere äräto; ye bäto arï nïëre jä mügöe, nï jämrögöe jä jüëte awäne jämrögö kügüeni 

“tï tä mäy awäne mä täre tïkwë Krübätë (NOTIMIA, 2019). 

Como puede observarse son muy contrastantes las formas de relacionarse en pareja y 

la percepción de amor que se tiene en distintos escenarios sociales, podemos del lado del 

capitalismo observar una forma inquisitiva y transgresora en los valores fundamentales de 

las relaciones interpersonales, mientras que en la cosmovisión de los pueblos ancestrales se 

logra entender la importancia del amor y respeto a la tierra y a su vez reflejado en la forma 

en que ellos se relación entre sí, manteniendo siempre un equilibrio y complementariedad 

con el mundo. 

Conclusiones 

Al contrastar las epistemologías occidentales con las originarias, se concluye que el modelo 

de amor romántico actual es insostenible y patologizante. Hemos construido sociedades 

basadas en la carencia y el consumo de los cuerpos, donde las aplicaciones de citas y las 

fechas comerciales dictan el ritmo de nuestros afectos, generando ansiedad y soledad. 

La propuesta central de este ensayo no es un retorno utópico al pasado, sino la 

construcción de una "Afectividad Intercultural". Esto implica: 

 



Synergia, 2025, vol. 2, núm. 1, pp. 74-84 

 

 

El amor en contextos interculturales   83 

1. Deconstruir la propiedad: Dejar de ver a la pareja como un objeto que nos pertenece 

o nos completa, adoptando la visión de complementariedad indígena donde dos seres 

completos caminan juntos. 

2. Desmercantilizar el vínculo: Resistir a la lógica de consumo (14 de febrero) y a la 

liquidez de las relaciones digitales, recuperando el valor de la palabra, el tiempo y el proceso, 

tal como lo enseñan los tiempos de la naturaleza en el Buen Vivir. 

3. Sentipensar la relación: Integrar la razón y el corazón (fusión propuesta por autores 

como Fals Borda y presente en las cosmovisiones andinas), entendiendo que el amor de 

pareja tiene una responsabilidad comunitaria y ecológica. 

Finalmente, esta reflexión invita a generar una nueva forma de pensamiento: el amor 

no es una sinergia cerrada entre dos personas, sino una energía que nos conecta con la 

totalidad de la vida. ¿Estamos dispuestos a dejar de "consumir" personas para empezar a 

"cultivar" relaciones basadas en la reciprocidad, circularidad, complementariedad y el 

respeto sagrado por la existencia del otro? Esa es la verdadera revolución afectiva pendiente. 

Referencias 

Bauman, Z. (2005). Amor líquido: Acerca de la fragilidad de los vínculos humanos. Fondo 

de Cultura Económica. 

Bertellotti, E., (2010). Amor y Amistad en la cosmovisión de los pueblos originarios del 

Abya Yala. https://juntosmeditando.blogspot.com/2010/05/amor-y-amistad-en-la-

cosmovision-de-los.html  

Dussel, E. (20/06/2021). La otra historia universal [conferencia]. Universidad Andina 

Simón Bolívar, Quito, Ecuador. 

https://www.youtube.com/watch?v=oWFefUuXMho  

Herrera, C. (2013). Los mitos del Amor romántico en la cultura occidental. El Rincón de 

Haika. http://haikita.blogspot.com/  

Huaquimil, M., (2019). ¿Quiénes explican el amor?. NOTIMIA. 

https://notimia.com/quienes-explican-el-amor/ 

Illouz, E. (2007). Intimidades congeladas: Las emociones en el capitalismo. Katz Editores. 

Lagarde, M. (2001). Claves feministas para la negociación en el amor. Puntos de 

Encuentro. 



Synergia, 2025, vol. 2, núm. 1, pp. 74-84 

 

| Miroslava Juárez Ortega     84 

Morales, C. (2017). Creencia en los mitos del amor romántico y aceptación de conductas 

machistas y de violencia de género [tesis de grado]. Universidad Pompeu Fabra. 

https://repositori.upf.edu/bitstream/handle/10230/35575/TFGCRIM2017%20Carla

%20Morales.pdf?sequence=1&isAllowed=y  

NOTIMIA. (2019, 14 de febrero). ¿Quiénes explican el amor?. Agencia de Noticias de 

Mujeres Indígenas y Afrodescendientes. https://notimia.com/quienes-explican-el-

amor/  

Quijano, A. (2019). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. Espacio 

abierto, 28(1), 255-301. 

https://www.redalyc.org/journal/122/12262976015/12262976015.pdf  

Walsh, C. (2008). Interculturalidad, plurinacionalidad y decolonialidad: las insurgencias 

político-epistémicas de refundar el Estado. Tabula rasa, (9), 131-152. 

http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=S1794-

24892008000200009&script=sci_arttext    

Zúñiga, X. M. (2011). La interculturalidad como relación imaginada y práctica social: 

experiencias con y desde los pueblos indígenas en América Latina. Cuadernos 

Intercambio sobre Centroamérica y el Caribe, 8(9), 85-103. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5089033  

Recibido: 05 de noviembre de 2025   

Aceptado: 08 de diciembre de 2025 

Publicado: 18 de diciembre de 2025 

http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=S1794-24892008000200009&script=sci_arttext
http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=S1794-24892008000200009&script=sci_arttext
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5089033

